
1

LES POUPÉES KACHINA



2

Avec le néolithique (du 10e au 3e millénaire avant J-C) et les débuts de la sédentarisation de 
l’humanité, est apparu le phénomène des religions. L’Homme, cherchant à dompter la nature, 
a de plus en plus besoin d’essayer d’expliquer ce monde qui l’entoure, de donner un sens à la 
vie et un but à l’existence individuelle et collective, etc. À travers le monde, vont ainsi fleurir 
les religions : monothéistes, polythéistes, animistes, …

LES POUPÉES KACHINA 

1. LES KACHINAS, C’EST QUOI ?

En Amérique du Nord, les Indiens hopi considèrent que tous 
les éléments (animaux, plantes, astres, phénomènes clima-
tiques,…) sont des entités à part entière dotées d’un esprit 
appelées kachina (katsina) qui se traduit par « êtres des 
nuages ». Ces esprits jouent le rôle d’intermédiaires entre les 
hommes et les divinités hopi. 
Le nom kachina désigne également les danseurs masqués 
qui incarnent ces esprits ainsi que des petites poupées qui 
les représentent.

2. LES INDIENS PUEBLO

Les Hopi font partie du peuple amérindien des Pueblo, installés dans le sud-ouest des États-
Unis, dans les états de l’Arizona et du Nouveau-Mexique. Le terme pueblo, qui signifie en 
espagnol « village », leur a été attribué par les colons espagnols au 16e siècle. Les Pueblo 
sont répartis en 4 familles linguistiques : le Hopi, le Zuñi, le Keres, le Tanoan. Ils vivent prin-
cipalement de l’agriculture, de l’artisanat et de la chasse, avec de nombreuses variations en 
fonction des régions et de l’adaptation nécessaire à l’environnement local. 

D’abord nomades, certaines populations amérindiennes vont se sédentariser au fil des 
siècles dont les Pueblo. Entre le 10e et 13e siècles, les Pueblo connaissent leur essor. Ils ha-
bitent alors divers sites : Chaco Canyon (Nouveau-Mexique), Mesa Verde (Colorado), Casa 
Grande (Arizona), …  À partir du 14e siècle, suite à des catastrophes naturelles et la pression 
d’autres populations venant du nord, ils sont contraints de déménager et de s’établir plus au 
sud, principalement le long du Rio Grande1 et de ses affluents. 

La découverte de l’Amérique par les Européens est un coup dur pour les peuples autoch-
tones. Outre leurs désirs de conquêtes et les nombreux affrontements qui s’en suivent, les 
Européens amènent avec eux des maladies qui vont décimer les populations amérindiennes. 
En 1540, l’expédition de Francisco Vasquez de Coronado atteint les territoires habités par les 
Pueblo.  En 1595, le roi d’Espagne Philippe II ordonne à l’explorateur Don Juan de Onate d’en-

1 Fleuve qui prend sa source au Colorado et va jusqu’au Mexique, servant de frontière natu-
relle entre le Mexique et les États-Unis sur plus de 2000 kilomètres.

Kachina Palhik’Mana
©Olivier Desart pour le MUMASK



3

tamer la christianisation des peuples pueblos. 
Les tensions montèrent entre les autochtones et les envahisseurs espagnols, si bien qu’en 
1680, les peuples pueblo, soutenus par les Navajo, se révoltent. Les espagnols reconquièrent 
finalement la partie orientale de la région en 1692. 

En 1848 s’achève la guerre entre le Mexique et les Etats-Unis2 . Le Mexique doit alors céder 
une partie de ces territoires3 dont ceux habités par les Pueblo. Les amérindiens perdent alors 
en autonomie. Au cours du 19e siècle, la plus grande accessibilité de la zone ouest des États-
Unis et le phénomène de la ruée vers l’or aggravent le sort des indiens. Peu à peu, la plupart 
des populations amérindiennes finissent par se retrouver confinés dans des réserves, parfois 
bien éloignées de leurs terres natales. Les Hopi, eux, ont pu rester sur leurs terres ances-
trales. Ils se trouvent aujourd’hui dans la réserve de Black Mesa.

2 Respectivement devenus des pays indépendants en 1821 (Mexique) et en 1776 (Etats-Unis).
3 Le Texas, la Californie, l’Utah, le Nevada, le Colorado, le Wyoming, le Nouveau-Mexique et 
l’Arizona.

UTAH COLORADONEVADA

CALIFORNIE ARIZONA NOUVEAU
MEXIQUE

MEXIQUE

Villages 
des Indiens 

Hopi

Mesa Verde

Chaco 
Canyon

Casa Grande

Colo
rad

o

Petit Colorado

Rio Grande

Las Vegas

Santa Fe

Carte du sud-ouest des États-Unis, identifiant les villages Hopi.



4

2.1 LES HOPIS

	 Mode de vie

Parmi les peuples pueblo, les Hopi sont certainement ceux qui ont su conserver le mieux leur 
culture et leur artisanat. Le mot hopi vient de hopituh shi-nu-mu qui signifie le « peuple de la 
paix ».
Au départ installés dans les plaines de l’Arizona, les Hopi vont, suite aux affrontements qui 
suivent la révolte des Pueblo dans les années 1680, s’installer sur les sommets des mesas 
dont la topographie leur offrait une protection naturelle. Leurs ancêtres auraient migrés du 
nord du Mexique vers 500 avant Jésus-Christ.
Ils vivaient dans des maisons collées les unes aux autres, composées d’une seule grande 
pièce rectangulaire et dans laquelle on entrait par le toit, à l’aide d’échelles. Ces maisons 
étaient principalement faites de pierre et d’argile.

Chaque village possède des places, sous lesquelles on retrouve les kivas, des espaces sou-
terrains dans lesquels se déroulent les réunions mais aussi les cérémonies rituelles. Elle serait 
le lien avec les premiers hommes puisque, selon la légende pueblo, « en des temps reculés, 
des hommes vivaient dans les entrailles de la Terre mais, ayant appris l’existence du centre 
du monde (itiwana), à la surface de la terre, ils entreprirent une longue pérégrination pour le 
rejoindre, avec l’aide des kachinas qui leur permirent d’éviter les embûches »4 .

La société hopi est matrilinéaire. Ce sont donc les femmes qui possèdent maisons et ter-
rains. Plusieurs parents d’ascendance maternelle forment un même clan. Chaque clan est 
identifié par un totem ; il peut s’agir d’un animal, d’une plante ou même d’un élément naturel. 
Plusieurs clans apparentés forment ensuite une fratrie. À côté de cette organisation verticale, 
les Hopi, hommes et femmes, appartiennent également à des sociétés secrètes auxquelles 
ils sont initiés durant leur enfance/adolescence.

Les Hopi vivaient principalement de l’agriculture (cultures du maïs, courges, haricots princi-
palement) et de l’artisanat. Vivant dans un milieu particulièrement aride et hostile, ils ont dû 
adapter leurs cultures à ces conditions difficiles et restaient fortement tributaires des préci-
pitations. 



5

2.2. LES 3 FORMES KACHINA

	 Les esprits
Les Hopi attribuent à tout élément une forme anthropomorphe et une personnalité. Ces 
êtres surnaturels, appelés kachina, sont invoqués à diverses occasions pour venir en aide 
aux Hopi. Il peut s’agir d’animaux, de plantes, de concepts, de phénomènes climatiques, etc). 
Il existe environ 300 à 400 kachina différentes mais ce nombre peut varier en fonction des 
époques. Par exemple, certains animaux domestiques introduits par les colons à partir du 16e 
siècle (comme la vache, le mouton, le cochon, le cheval) vont devenir des kachina et ainsi 
agrémenter le panthéon hopi. 

Les kachina jouent le rôle d’intermédiaires entre les hommes et les dieux afin de leur venir en 
aide. Elles peuvent être invoquées pour diverses raisons :
-	 Garantir la pluie ;
-	 Guérir les malades ;
-	 Contrôler du temps ;
-	 Assurer la fertilité ; 
-	 Aider dans les activités quotidiennes ;
-	 Punir les contrevenants aux lois ;
-	 …

4 Indian Summer. Les premières nations d’Amérique du Nord, Bruxelles, Musées Royaux d’Art 
et d’Histoire/Tempora, 1999, p. 45, 191- 221.

Kachina Hibou
©Olivier Desart pour le MUMASK

	 Religion
La forte dépendance des Hopi à la nature et aux conditions climatiques a conditionné le dé-
veloppement d’une forte croyance religieuse animiste : le culte kachina. S’il est présent chez 
plusieurs populations pueblo, c’est chez les Hopi qu’il est le plus développé.



6

	 Les poupées
Les Indiens Hopi réalisent également des poupées (tithu) représentant les différentes kachi-
na. Ces poupées, réalisées à partir de racines de peuplier géant, sont distribuées aux enfants, 
principalement les filles, mais aussi les jeunes garçons non-initiés ( jusqu’à environ 9 ans), 
et ont une valeur éducative. Elles leur permettent de se familiariser avec les croyances hopi 
et d’apprendre à honorer les kachina pour leur rôle d’intermédiaires entre les hommes et les 
dieux.  Elles ne sont donc pas des jouets. Accrochées aux murs d’une maison, elles garan-
tissent également la fertilité des jeunes filles.
Au départ assez figées, les poupées sont devenues plus dynamiques avec le temps, ressem-
blant plus aux danseurs masqués. Les poupées destinées aux plus petits sont plus simples :
plates et sans bras. Tout comme les danseurs, on les identifie grâce à leur couleur et leurs 
attributs.
Depuis la fin du 19e siècle, ces poupées ont pris une valeur commerciale. De nombreux arti-
sans en réalisent afin de les vendre aux touristes.

À gauche, on retrouve une kachina 
réalisée dans les années 1930-
1940.
À droite, une kachina beaucoup 
plus récente, réalisée pour les 
touristes.

©Olivier Desart pour le MUMASK

	 Les danseurs masqués
L’invocation des esprits kachina se fait lors de cérémonies 
qui ont lieu entre le solstice d’hiver et le solstice d’été, c’est-
à-dire de décembre à juillet. Des danseurs masqués vont 
alors incarner ces esprits. Si les vêtements et ornements 
des danseurs sont assez semblables, les attributs et, bien 
évidemment les masques, vont permettre de différencier les 
différentes kachina. Les couleurs jouent également un rôle 
important dans l’identification des kachina.

Formés depuis leur plus jeune âge au culte kachina, les gar-
çons prennent, en grandissant, une part actives aux danses 
kachinas.

Comme dans de nombreuses cultures, les masques ont un 
rôle important. Considérés comme vivants, ils sont conservés dans la maison ou la kiva et 
sont nourris. C’est également là qu’ils sont repeints chaque année. Les couleurs ont toutes 
leur importance car elles sont associées aux 6 points cardinaux : jaune pour le nord, bleu-vert 
pour l’ouest, rouge pour le sud, blanc pour l’est, noir pour le zénith et le multicolore ou le gris 
pour le nadir. Ces masques sont souvents en cuir ou en coton, avec des parties en bois. Ce 
sont les femmes qui sont chargées d’en prendre soin.
Masque-cagoule Koyemsi («Tête de Boue» ) 
©Olivier Desart pour le MUMASK



7

3. LEXIQUE

Affluent : cours d’eau qui se jette dans un autre cours d’eau plus grand.
Animisme : système de pensée selon lequel les objets inanimés, les phénomènes naturels et 
les animaux possèdent une âme ou un esprit.
Anthropomorphe : qui a la forme d’un homme.
Ascendant : parent dont on descend.
Autochtone : personne originaire du pays qu’elle habite.
Christianisation : processus qui vise à répandre le christianisme, à intégrer de nouvelles 
personnes au christianisme.
Clan : groupe de personnes ayant un lien de parenté proche ou lointain, ou partageant des 
intérêts communs les poussant à vivre ensemble.
Initiation : cérémonie qui fait accéder un individu à un nouveau groupe d’appartenance, dé-
fini par le partage d’un savoir commun.
Matrilinéaire : qui repose sur l’ascendance maternelle.
Mesa : colline à sommet plat mais aux versants abrupts.
Monothéisme : religion qui n’admet l’existence que d’un seul dieu.
Mythologie : ensemble des mythes, légendes appartenant à un peuple, une civilisation, une 
religion.
Nadir : Point du ciel à la verticale de l’observateur, vers le bas.
Néolithique : il s’agit de la dernière période de la préhistoire. Elle est principalement mar-
quée par la sédentarisation de l’homme.
Panthéon : ensemble des dieux d’une religion polythéiste.
Pérégrination : voyage complexe.
Polythéisme : religion qui admet l’existence de plusieurs dieux.
Sédentarisation : passage d’un mode de vie nomade à un mode de vie sédentaire, c’est-à-
dire l’établissement permanent d’une population dans un lieu fixe (généralement grâce au 
développement de l’agriculture et de l’élevage).
Solstice : jour de l’année où la durée du jour maximale ou minimale en raison de la position 
que la Terre occupe par rapport au Soleil.
Topographie : relief d’un lieu.
Zénith : Point du ciel à la verticale de l’observateur, vers le haut.

4. BIBLIOGRAPHIE

BURLAND Cottie, North American. Indian mythology, Feltham, Hamlyn House, 1965. 

Catalogue Amérique, Anvers, Ethnografisch museum, 2001.

Fêtes et masques du Nouveau Monde, Binche, Musée international du Carnaval et du Masque, 
1992.

GENESTE Eric et MICKELER Eric, 100 masques pueblos (et même un peu plus) des Indiens 
Hopis, Zunis, Lagunas…, Paris, Somogy éditions d’art, 2013.

Indian Summer. Les premières nations d’Amérique du Nord, Bruxelles, Musées Royaux d’Art 
et d’Histoire/Tempora, 1999.



8

Kachina. Poupées rituelles des Indiens Hopi et Zuni, Marseille, Musée d’Arts Africains, Océa-
niens, Amérindiens, 1994. 

LEHUEN Agnès, « Pueblos, ethnie », https://www.universalis.fr/encyclopedie/pueblo-eth-
nie/.

LEMAITRE Serge et COENEN Francis, «Des Kachinas aux Musées royaux d’art», dans Bulle-
tin des Musées Royaux d’Art et d’Histoire, Bruxelles, 2020/2021.

MATHIEU Clémence (dir.), Regards sur les collections du Musée du Masque et du Carnaval, 
Musea Nostra, 2025.

OTTE Marcel, « L’apparition du phénomène religieux », https://www.scienceshumaines.
com/l-apparition-du-phenomene-religieux_fr_15093.html. 

ROEDIGER Virginia More, Ceremonial costumes of the Pueblo Indians, Los Angeles, Univer-
sity of California Press, 1991.


